


***

El presente libro electrónico fue confeccionado de acuerdo con los
parámetros indicados por el Foro Internacional de Publicaciones
Digitales (IDPF). La visualización del contenido y la funcionalidad
de los vínculos podrán sufrir variaciones según los diferentes
dispositivos y aplicaciones de lectura.



RAÚL GUSTAVO FERREYRA

CONSTITUCIÓN ANTE LA
TEMPESTAD

Razones y perturbaciones



Copyright by EDIAR
Sociedad Anónima, Editora Comercial, Industrial y Financiera

Tucumán 927, 6º piso
Buenos Aires

2025



Ferreyra, Raúl Gustavo
Constitución ante la tempestad. Razones y perturbaciones / Raúl Gustavo Ferreyra - 1.a ed. -

Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Ediar, 2025.
Archivo Digital: descarga y online

ISBN 978-950-574-556-2
1. Derecho. 2. Derecho constitucional. I. Título.

CDD 342

Corrección: Pablo Ali
Diseño de tapa: Melina Bevilacqua

Maquetación: Javier F. Luna



A Félix, mi nieto



“Dicho por Próspero
Ya mis hechizos los dejé de lado,

Sólo mis propias fuerzas me han quedado,
Y son escasas. Ahora, es la verdad,

Podéis dejarme en esta soledad,
O a Nápoles enviarme. Por favor,

Cuando obtuve el ducado y al traidor
Lo he perdonado no me hagáis que viva

Por hechizo en esta isla improductiva;
Soltadme de estos lazos tan tiranos

Con ayuda de vuestras propias manos;
Gentil aliento vuestro debe inflar

Mis velas, o mi plan va a fracasar,
El de agradaros. Ya carezco, en tanto,

De espíritus, del arte del encanto,
Y mi fin es la desesperación,

Si es que no me socorre la oración,
Y penetra hasta la piedad más alta

Al punto que libere toda falta.
Si por pecados esperáis clemencia,

Hacedme libre con vuestra indulgencia”.

SHAKESPEARE, William, La tempestad,
Buenos Aires, Losada, introducción,
traducción y notas de Pablo Ingberg.



PALABRAS INICIALES

Los textos

En julio de 2025 fui invitado por el jurista y juez brasileño Gilmar
Ferreira Mendes para disertar en el XIII Forum de Lisboa. El encuentro fue
auspiciado por el Instituto Brasileño de Educación, Desarrollo e
Investigación, junto al Instituto de Ciencias Jurídicas y Políticas de la
Facultad de Derecho de la Universidad de Lisboa y la Fundación Getulio
Vargas. En este Foro, que se desarrolla con una frecuencia anual, se debate
sobre toda naturaleza de los sistemas jurídicos que existen en Europa y en
América, con diferentes bases de comprensión. En virtud del hondo
significado de esta cita académica, escribí y presenté para la discusión un
texto que encierra una tesis puntual.

Ese escrito, titulado “La Constitución en tiempos perturbados”, se
ambienta en un enfoque interno de la Constitución, con pensamientos y
experiencias generadas en América del Sud. Tal enfoque autoriza los
ejercicios que se transitan con un mayor peso sobre la abstracción de la
teoría general de la Constitución que sobre la concreción de la dogmática
respecto de una Ley fundamental de un país determinado. Sin embargo,
ambas categorías, teoría general y dogmática, en sus grados respectivos, se
hallan presentes en la disertación.

Allí expongo que la Constitución es la forma inicial del orden jurídico del
Estado. Un instrumento cuya eficacia, en los tiempos actuales, resulta
inquietada, alborotada, convulsionada, alienada y –por momentos–
enajenada. Esa gama de trastornos exhibe el estado de su perturbación.
Frente a ese panorama describo y valoro las principales causas que alteran
las posibilidades concretas para una razonable realización de la
Constitución. Así, pues, la conjetura crucial es que ella, en tanto Escritura
fundamental[1], podría perder el juicio, es decir, sus chances racionales de
regulación sobre la conducta de los seres humanos, en el caso de que una o
varias de las amenazas que explicitadas logren consumar el daño: la ruptura
de la “idea adecuada”[2] sobre la existencia de un orden jurídico para toda la



ciudadanía. En esa “idea adecuada” pienso al adherirme al sistema de una
“Constitución ciudadana”, un constitucionalismo para todos, en paz y con
justicia social, un “constitucionalismo ciudadano”.

El texto se encuentra en línea y fue publicado en el sitio web de Palabras
del Derecho[3], un portal dirigido por José Ignacio López y con dominio de
nivel superior de código de país de Argentina. Asimismo, ha sido objeto de
publicación en el sitio web de ConJur, Consultor Jurídico, una revista
electrónica y portal de noticias jurídicas, dirigida por Marcio Chaer y
dominio de nivel superior de código de país de Brasil[4]. También se
encuentra disponible en CEJ, Corporación Excelencia de Justicia, una
revista electrónica dirigida por Andrés Pérez Velasco[5].

Por su parte, en agosto de 2025 recibí la invitación de Oscar Ojea, Obispo
emérito de San Isidro, y de Gustavo Oscar Carrara, Arzobispo de La Plata.
En esta oportunidad, la cita era para conversar, en el marco de un encuentro
en la Universidad Nacional de La Plata, sobre el Papa Francisco y la
construcción de la paz. Así, también en atención a la relevancia del convite,
escribí un ensayo titulado “Paz, misión del Derecho, ante la tempestad.
Palabras de Francisco”. Allí analizo las condiciones de la paz interna y de la
paz externa. Para lo primero, se requiere de un Estado de Derecho que,
además de monopolizar la fuerza, promueva con firmeza la igualdad de
oportunidades y la remoción de obstáculos, en especial, para paliar la
situación de los desafortunados y desaventajados; en cinco palabras: sin
paz, no hay justicia. Para lo segundo, juzgo a la guerra como el máximo
fracaso de la civilización. El Derecho internacional público, el nuevo
Derecho constitucional de la humanidad, según enseña Peter Häberle, es el
único instrumento para garantizar mínimamente la existencia de la vida en
el planeta, aunque su efectividad depende de la voluntad política.

Luego, en ese escrito “Paz…” dialogo con la comprensión del Papa
Francisco, quien ha expresado que la “paz nunca será el fruto de los muros,
de las armas que se apuntan entre sí. Sabemos que una paz real y duradera
es la consecuencia de una economía que no mata, que no produce muerte,
que cultiva la justicia, que no se rinde a los paradigmas tecnocráticos y a la
cultura del beneficio a toda costa”[6]. En una interpretación de sus escritos se
puede asegurar que para Francisco la paz no debería quedar reducida a un
mero constructo o una mera arquitectura jurídica; su existencia, además,



demanda una ética ciudadana activa, un compromiso individual y colectivo.
Por ende, no basta con la instauración de un orden altísimo si la ciudadanía
no ha cultiva-do el “hábito de reconocer al otro el derecho de ser él mismo
y de ser diferente”.

En este sentido, la paz se constituye como un imperativo tanto jurídico
como moral. Por lo tanto, su edificación transcurre en el plano normativo,
en el ámbito de los tribunales y en el de los instrumentos internacionales,
pero su consolidación se materializa en la cotidianidad de las comunidades.
Es en la resolución de los desacuerdos y en la aceptación de la
heterogeneidad donde la paz adquiere su verdadera dimensión. En este
último aspecto, no queda más que confiar en que los individuos serán
capaces de ser, o más bien, de querer ser, mejores versiones de sí mismos en
beneficio de la polis y, en última instancia, del bien común.

El texto “Paz…” se encuentra en línea y fue publicado en el sitio web de
Palabras del Derecho.[7]

La alianza que originó un opúsculo

En los dos escritos razono y discurro sobre una preocupación y un
desvelo: la Constitución ante la tempestad. La Ley fundamental ante una
“tormenta grande, especialmente marina, con vientos de extraordinaria
fuerza” que, por supuesto, genera “agitación de los ánimos”. La apelación
al diccionario de la Real Academia Española, con sus definiciones
lexicográficas, ha cooperado para la titulación del opúsculo. Además, en
cierto sentido, el segundo escrito sería una derivación o continuación del
primero.

En la actualidad, esa Constitución ante la tempestad es la suma regla del
orden del Estado. Una obra de la inteligencia humana, porque el ser
humano es el único legislador jurídico del mundo en que realiza su vida;
así, ella resulta la máxima expresión del Derecho positivo para la
gobernabilidad por intermedio de reglas del tiempo y del espacio en una
comunidad. Esa combinación de reglas que encierra la Constitución
configura un plan que pareciera que “va a fracasar” a menos que no se
“socorran sus oraciones” prescriptivas con el cumplimiento efectivo que
ellas razonablemente demandan.



La Constitución, pese a su envoltura en una tempestad, es una orden, una
nave para vivir en paz. Hay que conocerla y obedecerla. Repárese en que su
obediencia descansa en la autoridad de norma suprema del orden jurídico
estatal que ella como Ley fundamental institucionaliza. En el siglo XVI,
Michel Eyquem de Montaigne se adelantó sobre esta cuestión autoritativa
del Derecho cuando afirmó que “las leyes mantienen su crédito no porque
sean justas, sino porque son leyes”, y que ese paradigma se constituía en “el
fundamento místico de su autoridad”, motivo por el cual “quien las
obedezca porque son justas, no las obedece justamente por el motivo
correcto”[8].

Esa tesis debe ser objeto de moderación, en tanto sin renegar de la
normatividad del Derecho, la teoría que aquí desarrollo es para un tipo
especial de Estado: un ente basado en el irrestricto respeto de la dignidad
humana, la libertad, la igualdad de oportunidades y una división del poder
que acredite un serio desenvolvimiento de la democracia. Así, hasta podría
adjudicarse un “contenido mínimo”[9] sobre el Derecho constitucional
emanado de una Constitución democrática de un Estado social de Derecho:
una Escritura fundamental que atesore la idea de que los seres humanos no
se hagan daño entre sí y se ayuden con solidaridad siempre que puedan y,
por lo tanto, no solamente conserven sus aptitudes y condiciones iniciales
de existencia con vida, sino que dispongan de una escena para alimentarlas
y fortalecerlas. En resumen, una doctrina que armoniza la libertad para cada
ser humano con la justicia social como orientación rectora de la comunidad
para todos ellos.

De acuerdo a tal perspectiva, todos debemos obedecer a la Constitución
como artificio, incluso los servidores públicos, muchos de los cuales se
juzgan a sí mismos con aciaga desventura, como hacedores del capital
normativo constituyente, cuando, en verdad, no son ni han de ser más que
realizadores ocasionales a tiempo finito y sujetos a juicios de
responsabilidad (políticos o jurídicos) por sus acciones y omisiones en la
gestión de la casa republicana. Quizá, la obediencia de todos al Derecho, un
conjuro sobre el que se intenta fundamentar la coexistencia pacífica de una
ciudadanía, sea un “hechizo”, con tanta impronta de deber jurídico como de
deber moral. Cuando se acabe esa situación casi mágica, no habrá más ley
que cumplir, y el desorden más anárquico e intolerable se consumará como



una realidad impiadosa e ingobernable.
Con todos sus procesos públicos, esa Constitución ante la tempestad

contiene un pliego de razones. Ella es la lengua de la razón por
antonomasia y la dueña de las potencialidades más elevadas y exigentes de
un orden jurídico estatal. Una creación del ser humano y producto de su
razón, entendida como la facultad de la mente para pensar de modo
coherente, unido, inteligible y direccionado. Una guía soberana para las
acciones que exigen deliberación; así, en tanto el Derecho es la regulación
de la fuerza y la Constitución su más inspirado símbolo, esa lengua de la
razón debería exhibir a la Escritura fundamental como el paladín de los
instrumentos. La más significativa “razón de la fuerza”, como postulé en la
obra Notas sobre Derecho constitucional y garantías en 2001. Así, las
razones del Derecho positivo deben conjugarse en la Constitución; ella, con
sus piezas, habilitará la totalidad de los procesos públicos que puedan y que
deban desarrollarse en un Estado. En consecuencia, el Derecho de la
Constitución dispondrá y fijará, con sus principios y reglas, las más altas
razones del Derecho del Estado. El único modelo para proteger y auspiciar
una democracia ciudadana.

Las razones de la Constitución, una vez generadas por el poder
constituyente, requerirán de nuevos pensamientos para ser realizadas. Me
refiero a un compromiso de la ciudadanía para acatar sus reglas y a una
obediencia de las autoridades para interpretar, en los que casos que sea
necesario, el campo de sus idealidades y aplicar todas sus reglas con
rectitud, honestidad e independencia, en beneficio de todos. En el siglo XX,
Gustav Radbruch llamó la atención al indicar que una ley –por caso
aplicable también a nuestra Ley fundamental– puede ser imaginada como
un barco que en aguas abiertas necesita de prácticos para llevar una ruta
marcada, para luego, ya en mar libre, seguir su propio rumbo pilotado por el
capitán[10]. Esa travesía se encuentra afectada por perturbaciones notorias.

Esas perturbaciones son instancias graduales con entidad para lesionar,
total o parcialmente, las propiedades de la Constitución. La tempestad es la
escalada de esa perturbación hasta un punto crítico y violento, una crisis en
toda la regla. Ambas palabras, tempestad y perturbaciones, al ser
conciliadas, crean una imagen poderosa del proceso por el cual un orden
jurídico puede pasar de un estado de estabilidad a uno de caos, de la



coherencia entre las reglas a la monstruosidad de su vulneración.
En resumen, la reunión de los dos escritos fue dispuesta con la intención

de favorecer su lectura. Debido a que cada contribución fue preparada de
forma independiente, es probable que se encuentre alguna repetición. Ellas
se sustentan en el propósito de que cada texto pueda leerse de manera
autosuficiente. Además, se mantiene, con matices, el momento de
finalización original de su escritura. Nótese, por supuesto, que se trata de
textos preparados para diferentes encuentros y que participan de la calidad y
cantidad de referencias doctrinarias y jurisprudenciales apropiadas y
requeridas para tales ocasiones.

En el “Prólogo” a La moneda de hierro[11], Jorge Luis Borges aseveró que,
cumplidos los setenta años, un escritor ya sabe ciertas cosas. Así, “La
primera, sus límites. Sabe con razonable esperanza lo que puede intentar y –
lo cual sin duda es más importante– lo que le está vedado”. Hoy, todavía, a
mi madurez como hombre le queda un trecho para que mis años alcancen
esa edad insinuada. Sin embargo, los confines de la reunión de los dos
escritos poseen la ambición de aportar genuinamente a la discusión, serena,
profunda y robusta, en el seno principal de la teoría general de la
Constitución y de su dogmática. En paralelo, al ser una tesis y un ensayo, de
modo respectivo, no les estaría permitido ir más allá de sus propios
lineamientos y horizontes de proyección, cuyas originales pretensiones, si
existiesen y se comprobasen, en cualquier caso, quedan encerradas en la
siembra de ideas adecuadas. Son dos ejercicios racionales demarcados con
sus dosis exactas: ni con un ápice más, ni con un ápice menos.

En el 2003 acuñé la idea de que la Constitución escrita era vulnerable.
Más de veinte años después, esa propiedad –la vulnerabilidad– enfrenta
climas tempestuosos, con notorias perturbaciones que, en la mayoría de los
casos, se presentan o suceden porque la o las autoridades a cargo de los
departamentos constituidos del Estado se creen iluminados por alguna
ciencia infusa y así, desde ese don inexistente, muy a menudo pretenden
gobernar con máxima autocracia y desprecio de la dignidad humana. Esas
autoridades niegan la importancia de las instituciones, no tienen problemas
en avasallarlas y concentrar una suma del poder público. En rigor, se trata
de una negación abyecta, porque la política de un Estado democrático de
Derecho sólo puede desarrollarse sobre la base de instituciones jurídicas



predeterminadas por el Derecho de la Constitución. La inherente e
inmarcesible dignidad humana induce a la división del poder estatal y, por
consiguiente, condena la acumulación irracional de atribuciones
gubernativas.

En definitiva, la Constitución es un instrumento pactado para la
ordenación de una ciudadanía con reglas generales para todos con la firme
convicción de su esperanzada realización efectiva. Hay una sola condición
objetiva para hacer una Constitución: que sus idealidades sean realizables
por los seres humanos; el deber ser postulado e idealizado debe satisfacer la
razón práctica de su legítima eficacia. La lucha con este instrumento
constitucional, fundado en igual dignidad y libertad para todos, para confiar
la estabilidad democrática, siempre ha de ser contra personas malignas,
réprobas o endiabladas que utilizan sus generosos procesos para abusar del
poder o decididamente construir una autocracia. Desde luego, resulta difícil
impedir su destrucción en una comunidad gobernada por “demonios”[12]

dispuestos a transgredir la Constitución, sujetos que promueven cualquier
estado de cosas para atacar su sistema de reglas. La pulsión entre el Estado
democrático y su contracara resulta permanente; por eso, entonces, la lucha
por el Derecho de la Constitución es una tarea con vocación de perpetuidad
para una ciudadanía igualada en libertad que se prometa convivir tan
solidariamente como sea factible y, por supuesto, en paz.

Reconocimientos

Agradezco a los organizadores de los encuentros mencionados más arriba.
A Palabras del Derecho y a ConJur, respectivamente, por su autorización
para publicar aquí los textos. También a Ediar, en la persona de Alejo
Álvarez, y a Pablo Ali por la tarea que comportó la edición y el cuidado de
este opúsculo, así como a Javier F. Luna por la diagramación. Asimismo, a
mis hijos Leandro Eduardo y Juan Ignacio, por las conversaciones. Y a
María Gracia Quiroga, por sus diálogos y compañía.

Raúl Gustavo Ferreyra
Ciudad de Mar del Plata, 6 de setiembre de 2025



[1] Empleo “Escritura fundamental” como sinónimo de “Constitución”, así como también
“Regla Altísima”, “Ley Suprema” y “Ley fundamental” y “Ley básica”.

[2] SPINOZA, Baruch, Ética demostrada según el orden geométrico, Madrid, Gredos, p. 80.
[3] Disponible en Palabras del Derecho, 5/7/2025, en

https://www.palabrasdelderecho.com.ar/articulo/6068/La-Constitucion-en-tiempos-
perturbados.

[4] Disponible en ConJur, 7/8/2025 y 8/8/2025, https://www.conjur.com.br/2025-ago-07/la-
constitucion-en-tiempos-perturbados-parte-1/ y https://www.conjur.com.br/2025-ago-08/la-
constitucion-en-tiempos-perturbados-parte-2/.

[5] Disponible en CEJ, n.° 14, agosto de 2025, Bogotá, Colombia, pp. 66-75 en
https://issuu.com/cej_justicia/docs/excejlencia_-_edici_n_14.

[6] FRANCISCO, Esperanza: la autobiografía, Buenos Aires, Penguin Random House, 2025,
pp. 274 y ss.

[7] Disponible en https://www.palabrasdelderecho.com.ar/articulo/6160/Paz,-mision-del-
Derecho,-ante-la-tempestad.

[8] MONTAIGNE, Ensayos, Buenos Aires, Losada, 2011, p. 959.
[9] HART, Herbert, El concepto de Derecho, Buenos Aires, Abeledo Perrot, 1992, pp. 239-247.
[10] RADBRUCH, Gustav, Filosofía del Derecho, Madrid, Revista de Derecho Privado, 1944, p.

148.
[11] BORGES, Jorge Luis, La moneda de hierro, Buenos Aires, Emecé, 1996, p. 7.
[12] HART, Herbert, ob. cit., p. 242.

https://www.palabrasdelderecho.com.ar/articulo/6068/La-Constitucion-en-tiempos-perturbados
https://www.conjur.com.br/2025-ago-07/la-constitucion-en-tiempos-perturbados-parte-1/
https://www.conjur.com.br/2025-ago-08/la-constitucion-en-tiempos-perturbados-parte-2/
https://issuu.com/cej_justicia/docs/excejlencia_-_edici_n_14
https://www.palabrasdelderecho.com.ar/articulo/6160/Paz,-mision-del-Derecho,-ante-la-tempestad


LA CONSTITUCIÓN EN TIEMPOS PERTURBADOS[13]

“Los buenos y los malos resultados de nuestros dichos y
obras se van diluyendo, se supone que de forma bastante

equilibrada y uniforme, por todos los días del futuro,
incluyendo aquellos, infinitos, en los que ya no estaremos

aquí para comprobarlo, para congratularnos o para pedir
perdón…”

José Saramago, Ensayo sobre la ceguera

I. Un gobierno

Los seres humanos no crean ni el ambiente natural que constituye su
espacio de vida ni el tiempo de su existencia. Desde la aparición y el
desarrollo de su razón crítica, hace más de 2500 años, han generado
descubrimientos e invenciones, entre las que se cuentan las leyes sociales.
Una de éstas, la Constitución, persigue un cierto gobierno del tiempo y del
espacio, porque sin gobernanza no hay ordenación, aunque la vida humana
se encuentre azarosamente librada a la indeterminación.

II. La lengua de la razón

La Constitución es una tentativa para generar cierta ordenación y
determinación social. Así, puede concebirse como una Escritura
fundamental que intenta contemplar la inclusión de todos los seres que
integran una comunidad. Ahora bien, la Ley fundamental es un instrumento
totalmente convencional, resultado de la creación humana. Un artificio que,
con su legajo de regulaciones, se asemejaría a una máquina del tiempo y de
los espacios, porque autorizaría, por intermedio de los cuerpos que
constituyen su “Derecho de la constitución” (según la concepción de
Germán J. Bidart Campos expresada en 1995[14]), un valioso diálogo entre
ciudadanos que no se han conocido ni se conocerán nunca en persona.

La Constitución es una lengua de la razón por la que se instituye la forma



inicial del orden estatal. Consiste en un sistema de reglas sobre todas las
reglas del Derecho para la concreción de procesos públicos en un
determinado tiempo, espacio y comunidad de ciudadanos y ciudadanas.

Este sistema artificial, con sus cuatro piezas, constituye uno de los
elementos primordiales del Estado, así como funda y confiere jerarquía y
validez a la totalidad del orden jurídico de la sociedad abierta que organiza.
Su emanación deberá provenir del poder político de la ciudadanía que
integra el pueblo, representada por una autoridad, sea que se trate de la
fundación o del cambio. Así, la Ley fundamental ha de ser una regla
instrumental, que conste en escrituras, dirigida a la ciudadanía y a los
servidores públicos.

La Constitución, un instrumento finito, autorizará una aplicación casi
“infinita” o ilimitada a partir de la instrumentación y el desarrollo de su
lengua. Su realización, por acatamiento o interpretación, permitirá una
utilización casi “infinita” o ilimitada del instrumento o “medio finito”. No
ha existido una inteligencia natural que pueda concebir estados de cosas
infinitos, porque su propia finitud estatuye con rigor insuperable los límites
de aquello que ha de ser calculable y previsible. Las reglas constitucionales
son las reglas básicas que, pensadas siempre en el momento originario, han
de determinar y condicionar todo aquello que nazca directamente en razón
de su regulación jurídica. Las reglas inferiores a la Ley fundamental,
creadas para su desarrollo, nunca deberían existir bajo una forma o un
contenido que no sea el criterio de configuración y predeterminación
objetivado con justeza en los parámetros de la Ley básica. Ella autoriza la
creación de leyes, actos y sentencias. Todas estas producciones son
inferiores y determinadas, aunque parezcan infinitas e ilimitadas: su validez
se encuentra enclaustrada por las determinaciones establecidas en los
enunciados del Derecho constituyente de la Ley básica.

Tal vez, en el futuro, se inventen máquinas completamente artificiales que
posean arquitecturas de pensamiento semejantes o superiores a las naturales
del ser humano. Quizás esas máquinas puedan emular o superar los
pensamientos racionales y proponer criterios de actuación en la comunidad.
La inteligencia artificial (IA), aunque no existe consenso sobre su
definición unívoca, ya se encuentra en nuestro mundo. Sin embargo, cuando
postulo al sistema de la Constitución como una máquina artificial para el



tiempo y los espacios, sin descartar las bondades o maldades de la IA, no
pienso en ella. Pienso en un artificio cuyo cuerpo de Derecho escrito debe
ser producido y realizado, en su integridad, por la inteligencia de los seres
humanos sin apelar como vía principal a la fuente de la IA, que no se sabe
cómo se ha de gobernar, pero sí se intuye que se encontrará bajo el mando
de corporaciones sin territorio. La máquina de pensar y de gobernar ha sido,
es y debe seguir siendo el ser humano, la única autoridad natural.

III. El sentido de las reglas

En pleno siglo XXI casi todos los Estados del mundo poseen una
Constitución. La lengua de cada sistema de la Constitución nunca será
perfecta, pese a que el jurista pueda tentarse con la concisión y parquedad
de la Argentina de 1853, la generosa ciudadanía de la brasileña de 1988, la
dignidad en la alemana de 1949, la igualdad en la italiana de 1947, o la
“abolición del imperialismo, colonialismo, y todas las otras formas de
agresión, dominación y explotación en las relaciones entre pueblos” en la
portuguesa de 1976.

Las reglas contenidas en esa lengua constituyente se encuentran dirigidas
a toda la ciudadanía. Acaso, por excepción, se entenderá que hay reglas
dirigidas a los servidores públicos, cuya función será siempre temporaria en
una república de ciudadanos igualados en libertad.

Las Constituciones pertenecen al mundo de las reglas. Así, deben ser
mentadas y gestadas para su realización con alta dosis de eficacia. Sus
escrituras poseen idealidades que intentan regular todo aquello que
razonablemente debería ser objeto de regulación y postular aquello que
podría ser objeto de un futuro desarrollo por otra regulación. No obstante,
en reiteradas oportunidades gran variedad de esas prescripciones son
inalcanzables porque pintan de cuerpo entero aquello que no se puede o no
se debería regular; por ejemplo, la concesión desmedida de atribuciones a
los presidentes para legislar, la fijación de políticas públicas de fuente
regresiva en materia tributaria, la ausencia de estipulación de normas sobre
el Estado en el mercado, o la configuración de reglas sobre el control
jurisdiccional de constitucionalidad sobre asuntos completamente políticos
que debería discernir la ciudadanía.



IV. Tiempos perturbados

El Estado de Derecho, es decir el ente cuya extensión se encuentra
completamente diseñado por una Constitución y en el que debería existir
tanta comunidad estatal como la configurada por esa Ley fundamental, es
un larguísimo proceso, con miles de variantes e inacabado. Quizá haya
comenzado con las ideas de Thomas Hobbes, en 1651, sobre un “gran
Leviatán”[15], continuadas significativamente por la Declaración de los
Derechos del Hombre y del Ciudadano de 1789 y la Constitución de los
Estados Unidos de 1787. Naturalmente, no ha existido un estado de cosas
único, porque se han redactado miles de instrumentos. Sin embargo, la idea
de programar una ordenación fundamental en un texto escrito, supremo y en
el que se reconociese la igualdad de la libertad de las personas y que han de
ser acatadas tiene poco más de 200 años. Repito: pienso en reglas
encuadrables en contextos de producción humana.

No existe en el mundo una Constitución cuya realización sea global, esto
es, que su lengua sea cumplida en su totalidad. Tal idea de Constitución,
anunciada sumariamente en los puntos I a IV, en la actualidad se encuentra
“jaqueada” por diferentes hechos: una excesiva judicialización de la
política, la desigualdad, la inteligencia artificial, el derrumbe de la
democracia, los conflictos armados y las amenazas nucleares, el cambio
climático y la destrucción del mundo natural. Son “tiempos de
perturbación” para la Escritura fundamental. El lector podrá apreciar que no
hago referencia a ninguna de las razones ingenuas o decididas con firmeza
por las que una persona o un grupo de ellas no cumple o quiebra la
satisfacción de una regla o varias de un orden constituyente de un Estado;
así, circunscribo el discurso a las pautas precitadas.

En un trabajo publicado en 1803, Immanuel Kant[16] insinuó que las dos
invenciones que de los hombres se pueden considerar más difíciles son la
de gobernar y la de educar. Precisamente, sin Constitución escrita no hay
gobierno, y sin educación cívica será imposible que los ciudadanos
conozcan las reglas, cuyo cumplimiento ha de sostener la vigencia y la
futuridad de una comunidad organizada. No me atrevo a decir que ese
mundo con un punto de apoyo, frágil y simplemente determinado de modo
especulativo en 1651 hoy ha dejado de existir. Sí ha cambiado y seguirá así



con aceleración y vértigo. Todo va en aumento. Por eso, a continuación,
comparto unas brevísimas menciones sobre cada una de esas situaciones,
afecciones y desarrollos que nos hacen pensar en la necesidad imperiosa de
conservar la Constitución para autorizar su actualización y permanencia.

V. La biblia jurídica y la judicialización

La Ley fundamental debe ser el libro del mundo político y jurídico del
Estado. Ella ha de tutelar y armonizar todo el orden jurídico estatal. La
Regla de las reglas del orden político y jurídico del Estado tiene una
propiedad altísima: también debe programar, postular y detallar su
autodefensa. La Constitución es un instrumento en el “tiempo”; así, deberá
afrontar significativos desafíos y encrucijadas. No importará demasiado si
sólo tiene más de 12.000 palabras como la argentina, más de 35.000 como
la portuguesa o, acaso, el techo de casi 150.000 como la de la India; porque,
en todos los casos, se conciben como palabras por intermedio de las cuales
se prescriben y determinan reglas para la acción.

No existen dos textos constitucionales que sean iguales. Sin embargo, los
sistemas de gobierno presidencialistas y parlamentarios son los más
adoptados, con la aclaración de que el parlamentarismo portugués no es
igual al italiano, ni éste al alemán. Tampoco el autoritarismo del
presidencialismo estadounidense es igual a los rasgos esenciales del
absolutismo del monopresidencialismo sudamericano. Formulada esa
aclaración, se puede apreciar, con diferentes intensidades, una
judicialización de la política. Así, un observador externo puede com-probar
que, en el ámbito de la producción eminente del Derecho (leyes y
reglamentos), las tareas no culminan en los poderes congresuales o
ejecutivos, según el caso.

Repárese, por ejemplo, en que en el ámbito del parlamentarismo español
hace unos días su Tribunal Constitucional se pronunció sobre la ley de
amnistía[17]. Otro ejemplo: en el presidencialismo de los Estados Unidos, una
mayoría de su Supreme Court dispuso que el presidente goza de inmunidad
absoluta frente al posible enjuiciamiento penal por la realización de actos
preclusivos, conclusivos, oficiales y no compartidos con el Congreso[18]. En
la Argentina, hace menos de un mes, su Corte Suprema de Justicia ratificó



una condena arbitraria a seis años de prisión e inhabilitación especial
perpetua para ocupar cargos públicos contra una ex presidenta del país,
quien gobernó entre 2007 y 2011, y fue reelecta en 2011 hasta el 2015. En
esta condena por “fraude contra la administración pública”, el más alto
Tribunal no aceptó la apelación que se fundó en la denegación de prueba
decisiva y la aplicación irrazonada del Derecho en vigor, que llevó a la
concreta violación de principios de jerarquía constitucional y convencional,
entre ellos: tipicidad, inocencia, imparcialidad, cosa juzgada, culpabilidad y
estricta legalidad[19].

Sin dudas, todos son episodios diferentes, aunque poseen la misma trama:
juzgar a la política por magistrados que no son electos en las urnas
ciudadanas en ninguno de los países aludidos. La concepción de la
Constitución como Regla del Derecho no habilita la judicialización
completa, porque hay asuntos que son enteramente políticos. La elección de
los jueces por un cuerpo electoral, como se ha dispuesto en México con la
reforma constitucional de 2024 y su implementación en 2025, comporta el
agravamiento del problema. La solución no es cómo se eligen, sino qué
tareas le son conferidas y con arreglo a qué paradigmas jurídicos deben
dictar sentencias, y no realizar políticas públicas, porque ésa no es su
función. Ésta se encuentra estrictamente reservada al conocimiento y a la
decisión del caso que se ventila en su despacho.

VI. El sitio a la democracia

El método democrático, fundado en la existencia de una mayoría y de una
minoría con irrestricto respeto de la condición humana, marca el camino
hacia una “tierra prometida”. Una promesa laica que induciría a los seres
humanos a su contorno espacial. Un gobierno de la ciudadanía abierto,
plural y tolerante, solamente ha de ser posible con la asunción del método
democrático, dado que, con sus ventajas y desventajas, siempre tendrá un
axioma: la custodia de las vidas de los seres humanos.

La democracia, con su promesa de intangibilidad de la vida, también
ofrece única muestra: un ciudadano, un voto, una decisión soberana.
Cualquier afrenta o violencia será una agresión a la democracia y, en el
mejor de los casos, quedará como una pieza de fino cristal que, al caer al



piso, resulte dañada para siempre, aunque un artista intente repararla.
En la lengua de la Constitución, la estructuración que suministrará el

principio democrático hará que éste quede instituido como intangible, clave
y determinante del sistema. La democracia jamás habrá de autorizar su
propia abolición o un suicidio. En consecuencia, un supuesto proceso que
aboliese la democracia no sería una variación autorizada, porque se habría
quebrado la cadena de validez. La democracia sólo ha de permitir igual o
más democracia, motivo por el cual ella no puede sugerir su propia muerte.
Sería un absurdo que quienes atentan contra la democracia se arrogasen una
supuesta democratización del proceso que termine por tumbarla, golpearla y
aniquilarla. Por eso, la democracia, una vez consagrada en el sistema de la
Constitución, habrá de computarse como un contenido pétreo, solamente
superable por su tristísima y trágica defunción.

El día de mañana, cuando los seres humanos inventen un método superior
a la democracia, deberán demostrar cómo ese nuevo método ha de prohibir
rotundamente la eliminación del adversario, para postular la sustitución de
la lucha cuerpo a cuerpo por el debate cívico. En fin, ese nuevo método, en
ese nuevo amanecer, debería suprimir el tiro de gracia del vencedor sobre el
vencido, y reemplazarlo por el voto y la voluntad de la mayoría que permite
al vencido de ayer convertirse en el vencedor de mañana, todo, sin
derramamiento de sangre, como propone la democracia, tal como sostuvo
Norberto Bobbio en 1979[20].

Quienes en la actualidad piden y desatan la destrucción del Estado,
autoridades que han llegado al poder por vías constitucionales, también
reclaman la sepultura de la Constitución. Sin sus escrituras, no hay
democracia. Sin ella, no hay elecciones. Sin comicios auténticos, no hay
integración de los poderes públicos. Sin integración, no hay orden
fundamental y libre, ni procesos públicos. Así, todo será la respiración
artificial de una autocracia en ciernes. Porque no hay más democracia que
la autorizada por una Constitución, y ésta emana de una ciudadanía
igualada, con auténtica transparencia, en los derechos de libertad de
expresión, participación y reunión, sin exclusiones ni proscripciones del
panel electoral ni del electorado.

El vaciamiento del método democrático con el insulto al adversario, la
falta de controles, la coacción presupuestaria a las universidades, las



amenazas a la oposición, la represión de los opositores, la desnaturalización
de los haberes de los trabajadores y de los jubilados genera un campo
propicio para que la “democracia quede reducida a un mero procedimiento
electoral para elegir a un autócrata”, tal como señala Francisco Bastida en
su ensayo “¿Libertad y democracia son incompatibles?”[21].

Las democracias pueden morir, y ya no se trata de un experimento de
laboratorio. La atribución o el abuso de inmensos poderes de un
monopresidente hacen que la división de funciones sea una ilusión y la
caída o derrota de la democracia constitucional. Ello ocurrió, por ejemplo,
en Brasil entre 2019 y 2023, y hoy ocurre en la Argentina desde diciembre
de 2023, o sucedió en Estados Unidos entre 2017 y 2021 y se ha renovado
en 2025 hasta 2029, con un presidente que actúa como rey absoluto, tan
despótico como autoritario. Recuérdese que, como enseñó Peter Häberle en
el 2003, la separación de poderes y el ejercicio regular de las funciones
gubernativas en un Estado es una consecuencia, una directa y recta
derivación, del principio de la dignidad humana.

VII. La beligerancia

La misión del sistema de la Constitución será la instrumentación de la paz
relativa y duradera en la comunidad estatal. La pacificación es su directiva
fundamental. En el contexto descrito, la paz es el estado de cosas en el que,
por convicción y determinación, en un Estado constituido por una Ley
fundamental no se hace uso de una violencia sin regulación centralizada y
monopolizada. Se trata de una fuerza legitimada en la determinación
regulatoria de la Ley fundamental, cuya utilización será por medio de
autoridades que ejercerán su servicio con arreglo a cánones comiciales o
designaciones instituidas, también, en la Regla Altísima.

La paz mundial pende de un hilo delgado. Las grandes potencias y
también aquellos Estados genuinamente agresores se desentienden de las
reglas de su propio país para hacer o de-clarar la guerra, así como de los
principios y las costumbres del Derecho internacional público, y apelan a la
fuerza brutal de sus armas para imponer el legajo de sus arbitrariedades. El
crimen de la guerra existe desde tiempos remotos; no obstante, nunca el
planeta ha asistido a semejante estado de perturbación. Si se mantiene el



actual estado de cosas, fatalmente se revelará la hipótesis desafortunada de
Calicles, en el “Gorgias” de Platón, sobre que es justo que el más fuerte
domine sobre el menos fuerte y el más poderoso sobre el menos poderoso[22].
La gran diferencia es que hace más de 2400 años, cuando se enunció esa
conjetura, no existía la hipótesis propia y eminente, como sí existe hoy, de
la voladura del propio mundo. Todo acabaría, y no hay que ser ni profeta ni
pesimista para aventurarse a semejante pensamiento. No habrá día
“después”; todo será “hasta entonces”.

VIII. La desigualdad y la exclusión social y tecnológica

Una sociedad abierta de ciudadanos libres políticamente y con un grado
de igualdad equivalente sería el entorno ideal del sistema de la
Constitución. En la relación de la sociedad con el Estado se autorizaría un
nutritivo vínculo. Sin embargo, la afectación de la libertad social podría
provocar notables disparidades que comprometerían la estabilidad del
sistema de la Constitución.

El endeudamiento público del Estado, desplegado por autoridades
constitucionales impunes, bajo patrones de absoluta irresponsabilidad,
condiciona abiertamente la libertad social, presente y futura de la
ciudadanía. El sistema de la Constitución debería contener reglas, concretas
y específicas, que limiten la toma la deuda, aseguren la estabilidad de las
cuentas públicas y eviten la ruina del derecho desarrollo natural de toda la
ciudadanía.

Un grado de justicia social, en el ámbito de una sociedad abierta, librada a
la iniciativa de cada ciudadano y del Estado, con la conjugación de todos
los comportamientos, instituiría un eslabón determinante para la inclusión y
el bienestar general. Además, en algún momento del siglo XXI se pondrá de
manifiesto una novísima naturaleza de la desigualdad totalmente
desconocida: unos pocos seres humanos que puedan acceder a todo tipo de
beneficios provenientes de la ciencia y tecnología, y logren que su
“existencia con vida” sea completamente diferente, por sus cualidades
artificiales, a todo cuanto se ha conocido y experimentado; separados de la
inmensa mayoría de la ciudadanía, que no pueda gozar de ese bienestar. No
se trata de una escena de una ficción, porque, en la sociedad abierta,



aparecerán novísimos problemas, dado que los seres humanos que gocen
del pleno bienestar (riqueza, duración de su vida, resistencia a las
enfermedades, tamaño de su memoria, posibilidades de desplazamiento,
implantes, etc.) no tendrán competencia, y así quedarán totalmente
condenados los seres humanos que no puedan ser “mejorados”[23].

La historia de toda sociedad hasta nuestros días no será más una historia
de las luchas de clases, como fue imaginada por Karl Marx y Friedrich
Engels[24]. No tendrá sentido definirla como el escenario de confrontación
entre los patronos y los obreros, o entre capital y trabajo, o entre ricos y
pobres, o entre quienes disfrutan y quienes padecen. La nueva lucha
demostrará la existencia de un reducido colectivo de individuos en la cima
de la sociedad, mientras más del 90% de la ciudadanía sostendría sus
beneficios desde abajo y para siempre.

Así, una sociedad abierta, para mantener la guía de la razón, deberá
desarrollar instrumentos novedosísimos para la inmutabilidad del
ecuménico dicho de la Declaración de los Derechos del Hombre y del
Ciudadano de 1789: “Los hombres nacen y permanecen libres e iguales en
derechos” (art. 1). El pilar de la cultura jurídica basada en el humanismo y
la elevación de la dignidad de todo ser humano.

La concentración de la riqueza en muy pocas personas y la distribución de
la desigualdad social de una abrumadora mayoría puede hacer estallar las
sociedades. Esta versión del capitalismo, que se impregna a menudo con
tareas salvajes, demanda el sacrificio de la dignidad humana y, con ello, la
propia entidad de la Constitución. La Escritura fundamental es el
instrumento para la unión de los seres humanos. Sin embargo, no puede
cumplirse cuando existen necesidades básicas insatisfechas, acumulación
exagerada de capital o decapitación de la justicia social.

IX. La era inteligente

La certeza que otorga la Constitución escrita no resiste, por el momento,
ninguna comparación que pueda empatar o mejorar sus bases de convicción
racional. No puedo imaginar, en el 2025, el reemplazo de la Constitución
escrita y documentada –una de las máximas expresiones de la racionalidad
humana para cobijar la experiencia del coexistir ciudadano– por algoritmos



o cualquier tipo, clase o conjunto de reglas emanados de inteligencia
artificial.

La gobernabilidad de las habilitaciones que promovería la IA son
indiscernibles, inseguras y, sobre todo, inequitativas, sin ahondar en los
intereses de quienes las diseñan y mantienen. A esta altura del desarrollo,
sólo hay algo seguro: lo único que nos diferencia de la IA es la vida. Aquí
deseo compartir la ideación de Alexander von Humboldt brindada en
Cosmos: Ensayo de una descripción física del Mundo, obra publicada entre
1845 y 1862: “La naturaleza, considerada por medio de la razón, es decir,
sometida en su conjunto al trabajo del pensamiento, es la unidad en la
diversidad de los fenómenos, la armonía entre las cosas creadas, que
difieren por su forma, por su propia constitución, por las fuerzas que las
animan. Es el todo animado por un soplo de vida”[25].

Los progresos científicos y tecnológicos, entre los que se encuentra la
capacidad de almacenamiento y velocidad de IA, muy pronto superarán en
importantes trayectos a la inteligencia natural. Desde tal comprensión, el
Reglamento Europeo sobre IA del 2024 es el instrumento más avanzado
que se ha protocolizado[26]. Constituye un marco propicio, un buen
comienzo; en un mundo que casi por entero ha dejado todo, absolutamente
todo, a la intemperie y discrecionalidad de empresas gigantes, sin territorio,
sin comunidades y que operan en la aldea global.

En la medida que se acreciente el “desplazamiento de IA” surgirán,
mucho más temprano que tarde, novísimas preguntas. ¿Qué sujeto habrá de
ejercer el poder constituyente originario o de cambio? ¿Las Constituciones
serán pensadas por humanos y deliberadas en asambleas públicas? ¿Los
instrumentos serán producidos merced a la creatividad de la IA? Si se
produjese ese datocentrismo, ¿qué órgano realizará y tendrá la última
palabra en la recta interpretación de la Constitución: una máquina de pensar
o el ser humano? ¿Cómo sabremos, con honestidad y pureza, si la
interpretación de un asunto judicial fue resuelta con la inteligencia natural o
lisa y llanamente por la IA? El uso indiscriminado de la IA y su falta de
regulación jurídica producirá una afectación terminal a la libre decisión que
implica la construcción de una sociedad democrática. En pocas palabras: la
IA debe ser un complemento regulado de la inteligencia natural, nunca al
revés, so pena de fagocitar la propia idea de una Constitución hecha por



seres humanos y humanamente realizable. Sin soplo de vida, dejaremos de
ser humanos.

Empresas como Google, Samsung o Apple operan las 24 horas de cada
día, en casi todo el mundo, los 365 días de cada año. En la abrumadora
mayoría de los casos, tienen más poder que muchísimos Estados. La
existencia de regulación es inherente a la coexistencia del ser humano. La
tarea por delante, fantástica y ciclópea, quizás utópica, será lograr que esas
empresas queden vinculadas, definitivamente, a las reglas para la acción de
todo orden constitucional. Que ellas también, al igual que la ciudadanía,
queden sometidas al orden reglado en el que participan para sostener y
desarrollar su propia vida. Nadie conoce el futuro; sin embargo, repito: debe
controlarse, conducirse, envasarse el progreso de la IA, antes de que ella
controle, conduzca y envase el propio obrar humano, si acaso todavía no
sucedió.

X. El cambio climático

Nuestro planeta tiene su edad desde el momento original. No siempre
estuvo habitado por el hombre. En el siglo XX, un filósofo mayor, Bertrand
Russell, al opinar sobre aspectos de la felicidad, imaginó con fina ironía que
la humanidad cambiaría, quizás, el día en que los hijos pudiesen elegir
quienes serían sus padres antes de su nacimiento. Nadie elige nacer, motivo
por el cual el plan de vida de cada ser humano, con su dignidad inherente,
es el fundamento de la existencia.

El ser humano pertenece al mundo natural. Empero, en su trayecto, se ha
producido la deforestación y la desertificación del suelo bruta e irreflexiva;
la práctica de la agricultura, la minería y la ganadería irresponsable; la
emanación de toda clase de gases. La contaminación de las aguas, de la
tierra y del aire ha sido una tarea humana; es decir, el hombre, con su
irracionalidad, ha dañado los elementos naturales, y no lo ha hecho con el
sol porque no puede. Muchos daños a la casa de la humanidad son
irreparables. En paralelo, todavía hay autoridades políticas, singulares
energúmenos e ignorantes repartidos en diferentes países, que postulan la
libre acción de los agentes económicos sin importar la demolición del
mundo natural.



La responsabilidad sobre el cuidado de la naturaleza es doble. En primer
lugar, para nosotros y nuestra existencia vida; en segundo lugar, para
nuestra posteridad y para todas las personas que vivirán en este planeta. Las
regulaciones constitucionales para la protección de la naturaleza son
elementales. Deben contener, además, vínculos integrales y vías de
prevención y reparación rápidas, concretas y certeras. Quizá llegue el día en
que el ser humano, ante la naturaleza, descubra que su casa ya no existe.

XI. Colofón

En toda comunidad existen desacuerdos, disputas, choques y toda clase de
pugnas. La instauración de una Escritura fundamental no posee propiedades
metafísicas para que tales confrontaciones se cancelen para siempre. Esas
desavenencias pueden persistir –y, de hecho, persisten–. La escritura de una
Constitución hace que todas las confrontaciones, en la comunidad por ella
ordenada y fundada, sean contenidas y resueltas con apego a los procesos
públicos emanados de su normatividad, porque ella es el Derecho sobre el
Derecho del Estado. Así, la Ley fundamental siempre será fruto de las artes
humanas. El sistema de la Constitución es una idea pensada y gestada por
los seres humanos. Una idea que ha sido, es y será artificial por
“naturaleza”, porque integraremos su mundo hasta el fin de la perpetuidad
cuando, acaso, el “todo natural” deje de ser animado por la inspiración de la
vida.

Mientras tanto, una de las tareas más relevantes de los constitucionalistas,
en tanto doctrinarios de la rama fundamental del Derecho del Estado, es
estudiar los problemas que se denuncian. Evitar que la ciudadanía sea
engañada, porque no es conveniente ni ético que suceda, como alertó
Condorcet en 1788[27].

La Constitución es una de las mayores invenciones de la humanidad para
consolidar el hecho de que todos puedan disfrutar de la vida. Los problemas
que aquí sólo se mencionan son agudos, tal vez terminales. Antes de hacer
un “réquiem”, se necesitan todos nuestros esfuerzos, hasta el máximo
agotamiento de nuestras posibilidades, para salvar la democracia, cuidar el
planeta, controlar la inteligencia artificial, sostener la paz, evitar un abuso
jurisdiccional en el cuestionamiento de la política y gobernar en la



búsqueda de la igualdad.
Somos afortunados. Vivimos. Pensemos y obremos con dignidad,

celeridad y solvencia. No dejemos que la perturbación sea perpetua y
apoyemos el desarrollo infinito de las instituciones constitucionales, el
camino de los caminos para fundar la coexistencia, la integración, la
dirección y el bienestar de una comunidad. Las luces de la razón, todavía,
animan el espíritu humano. Al fin y al cabo, uno de sus productos, las
reglas, son un material precioso y lo único que disponemos para una
ordenación comunitaria, fundamental, libremente igualitaria y solidaria.
Convencidos de que la sociedad ideal no existe, por el momento, concretada
en una realidad objetiva.

[13] Agradezco el valioso diálogo a E. Raúl Zaffaroni, Gilmar Ferreira Mendes, Carolina
Cyrillo, Nancy Cardinaux, Maite Milagros Alvado, Paulo Sávio Peixoto Maia, Pablo Ali,
Diego Dolabjian y Leandro Vergara.

[14] BIDART CAMPOS, Germán J., El Derecho de la Constitución y su fuerza normativa, Buenos
Aires, Ediar, 1995, p. 11.

[15] HOBBES, Thomas, Leviatán. O la materia, forma y poder de una república eclesiástica y
civil, Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica, 2011, p. 3.

[16] KANT, Immanuel, Sobre pedagogía, Universidad Nacional del Córdoba, 2009, p. 36.
[17] Decisión del Pleno del Tribunal Constitucional contra la Ley Orgánica 1/2024, de

amnistía para la normalización institucional, política y social en Cataluña, dictada el
26/6/2025, disponible en
https://www.tribunalconstitucional.es/NotasDePrensaDocumentos/NP_2025_061/NOTA%20I
NFORMATIVA%20N%C2%BA%2061-2025.pdf.

[18] “Trump v. United States”, sentencia dictada el 1/7/2024 por la Supreme Court of the
United States, disponible en https://www.supremecourt.gov/opinions/23pdf/23-939_e2pg.pdf.

[19] Corte Suprema de Justicia, Recurso de hecho deducido por la defensa de Cristina E.
Fernández de Kirchner, sentencia dictada el 10/6/2025, disponible en
https://sjconsulta.csjn.gov.ar/sjconsulta/documen tos/verDocumentoByIdLinksJSP.html?
idDocumento=8104601&cache=1750730823690.

[20] BOBBIO, Norberto, El problema de la guerra y las vías de la paz, Barcelona, Gedisa, 2008,
p. 19.

[21] Disponible en Palabras del Derecho, 20/7/2025,
https://www.palabrasdelderecho.com.ar/articulo/6101/%EF%BF%BDLibertad-y-democracia-
son-incompatibles.

[22] PLATÓN, Gorgias, Buenos Aires, Eudeba, 1967, p. 178 (483 c y d).
[23] HAWKING, Stephen, Breves respuestas a las grandes preguntas, Barcelona, Crítica, 2018,

p. 115.
[24] MARX, Karl y ENGELS, Friedrich, Manifiesto comunista, Madrid, Alianza, 2001 [1848], p.

49.

https://www.tribunalconstitucional.es/es/jurisprudencia/Paginas/notas-informativas.aspx
https://www.supremecourt.gov/opinions/23pdf/23-939_e2pg.pdf
https://sjconsulta.csjn.gov.ar/
https://www.palabrasdelderecho.com.ar/articulo/6101/%EF%BF%BDLibertad-y-democracia-son-incompatibles


[25] HUMBOLDT, Alexander von, Cosmos, Madrid, Los libros de la catarata, Consejo Superior
de Investigaciones Científicas, 2011, p. 7.

[26] Disponible en https://eur-lex.europa.eu/legal-content/ES/TXT/?uri=OJ%3AL_202401689.
[27] CONDORCET, ¿Es conveniente engañar al pueblo?, Madrid, Sequitur, 2009.

https://eur-lex.europa.eu/legal-content/ES/TXT/?uri=OJ%3AL_202401689


PAZ, MISIÓN DEL DERECHO, ANTE LA TEMPESTAD[28]

PALABRAS DE FRANCISCO

“La paz es posible, nunca me cansaré de repetirlo. Y es la
condición fundamental para el respeto de los derechos de

cada hombre y para el desarrollo integral de cada pueblo”
Francisco, Esperanza: la autobiografía

I. Punto de partida

Las palabras de Francisco muestran que la paz, innegable invención
social, es un fin y una condición del Derecho. Entiendo que la misión del
Derecho, en tanto venerable creación humana, debería ser alejar, anular o
reducir, respectivamente, las tempestades de la desigualdad social y de la
guerra. Echar cimientos jurídicos para la paz es toda una declaración. La
prédica normativa que debería cumplirse por intermedio del sistema de una
Constitución de un Estado de Derecho es la procura de paz con justicia
social, que configura, a la par, una declaración sobre un “constitucionalismo
ciudadano”.

Desde 1853 la Constitución federal de la República Argentina (CFA)
determina, en su Preámbulo, que uno de sus objetivos eminentes es la
“consolidación de la paz interior”. Un propósito clave y fundante que fue
decidido para “nosotros, para nuestra posteridad y para todos los hombres
del mundo que quieran habitar el suelo argentino”. Sobre todo en tiempos
acosados por diferentes modelos de autocracia, es preciso destacar esta
configuración originalmente exquisita, en especial por su antigüedad, en el
inventario del constitucionalismo mundial.

El artículo 4 de la Constitución de Brasil de 1988 (CRFB) establece que la
“república federativa” se rige por los siguientes principios en sus relaciones
internacionales: la independencia nacional, la prevalencia de los derechos
humanos, la autodeterminación de los pueblos, la no intervención, la
igualdad entre los Estados, la defensa de la paz, la solución pacífica de los



conflictos, el repudio al terrorismo y al racismo, la cooperación entre los
pueblos para el progreso de la humanidad y la concesión de asilo político.
Una redacción completa en el imaginario del Derecho constitucional
comparado.

La “paz interna” mostrada por la CFA y la “paz externa” exhibida por la
CRFB son dos fuentes de un mismo cauce. Sin la primera, todo sería
anarquía, una lucha despiadada de todos contra todos. Sin la segunda, no
podría existir la convivencia para establecer relaciones entre los países. Por
lo tanto, afirmo que todas las reglas y los principios de un sistema
constitucional, en globo y con abstracción de una determinación normativa,
han de ser considerados como la reglamentación de la paz, la directiva
mayor para proteger, con el Derecho positivo, al bien entre todos los bienes:
el derecho fundamental a la vida de los seres humanos.

Todas las reglas constituyentes del Derecho del Estado deben encaminarse
para encauzar y proteger los procesos públicos normados y contenidos por
la Ley fundamental, motivo por el cual éstos también obligatoriamente han
de conducirse hacia el cumplimiento inexorable de una paz relativa. En
efecto, la paz es única y relativa, siempre referida a una comunidad o al
concierto en que ella se desenvuelve. Sin embargo, en la paz se pueden
advertir diferentes ambientes: uno, referido a los aspectos convivenciales
que nacen y se hacen dentro de la comunidad y, otro, vinculado con los
aspectos referidos a la coexistencia con otros países.

Más abajo, en II y III, destaco rasgos salientes de cada una de esas
dimensiones sobre la paz. Luego, en IV, en virtud de la dilecta invitación
para llevar a cabo esta disertación, vinculo ideas del Papa Francisco acerca
de las dimensiones predispuestas, confirmadas a partir de algunos de sus
propios escritos. El sentimiento, la vocación y la inspiración religiosas
suelen generar nuevos lazos de fraternidad. Una fraternidad naciente que
quizá sea aún más necesaria en tiempos perturbados, como el presente, que
muchas veces se encuentra más allá de las razones del Derecho, azotado por
la tempestad de liderazgos de políticos irracionales que ejercen la autoridad
con despotismo, en nombre del pueblo o en representación del Estado.

II. Paz interior relativa. Con justicia social



A cada ser humano la existencia con vida le es establecida biológicamente
por otros que serán su padre y su madre. Hasta hoy ningún ser humano
decidió de antemano ni su propia gestación ni su propio nacimiento. Con
preciosa exactitud, el artículo 1 de la Declaración Universal de Derechos
Humanos (ONU, 1948) dispone que “todos los seres humanos nacen libres
e iguales”, pese a que ninguno de nosotros puede decidir en qué tiempo
nacerá y en qué espacio ha de vivir. Así, el desarrollo de la vida se
encuentra estrictamente vinculado con las condiciones naturales que
gobiernan el planeta.

La vida es el bien más maravilloso. Nada hay superior. La vida ha de tener
un lugar y un tiempo para gestarse y desarrollarse: con otros seres humanos
y a plazo determinado. En ese entendimiento, la duración de nuestro cuerpo
dependerá del orden común de la naturaleza y de la constitución de las
cosas[29]. Por lo tanto, la existencia con vida comporta una declaración: la
racional convivencia con miles y más miles de seres humanos. Para que ello
sea posible debe contenerse, reducirse o elimi-narse la “fuerza bruta”, la
imposición tan temida del más fuerte o del más poderoso. Por consiguiente,
la coexistencia humana sólo es posible cuando los miembros de una
ciudadanía de una comunidad, en conjunto, unen sus poderes individuales,
cada uno con igual cotización, para dar nacimiento a un artificio, la Regla
Altísima para la ordenación del ente comunitario: la Constitución.

En ese contexto de unión de seres humanos igualados en libertad, la paz
constituye el fin mínimo, indisponible e insustituible del orden jurídico,
cuya existencia es determinada por una Ley fundamental. Esta idea sobre la
paz se erige como la condición necesaria y fundacional para la realización
de otros fines sociales, tales como la libertad, la igualdad o la fraternidad.
Así, el Estado constitucional emerge como el único instrumento capaz de
articular la razón pública y la experiencia humana –a través de sus
servidores públicos y de la ciudadanía– para procurar esta pacificación.

Esa idea sobre la paz, en la que ella resulta procurada por una Ley
fundamental, no implica ausencia de fuerza. El Derecho constituyente del
Estado, así como regula el principio democrático, también instala el
principio de la paz: la fuerza sin reglamentación es la negación de la Ley
fundamental[30]. Dentro de este plano, la paz resulta ser la expectativa de un
uso siempre reglamentado de la fuerza. Una idea adecuada sobre la paz no



se imbrica con ausencia de fuerza; precisamente, esa idea se constituye en
el monopolio regulado de la fuerza estatal, en favor de la comunidad de
ciudadanos que la integran para favorecer su coexistencia.

En otras palabras, el principio de la paz se implanta para distinguir la
demarcación entre Estado constitucional de Derecho y Estado brutal de no
derecho. En el primero, la cualidad principal es una expectativa asegurada
sobre el ejercicio de la fuerza regulada. En el segundo, el Estado policial y
beligerante se caracteriza por una monstruosa existencia de un uso
desregulado de la fuerza y la inexistencia de límites para encuadrar la
utilización con base racional y normativa.

Incluso con la Ley fundamental, los conflictos comunitarios, seguramente,
no terminarán. La única disputa que debe cesar es la relacionada con el
establecimiento de un orden superior e intangible por vías ordinarias. Este
orden ideal debe ser acatado con obediencia, dado que ésta es la expectativa
más responsable. Una vez que se establezca tal orden jurídico, con la firme
esperanza de que se materialice por intermedio de la Ley fundamental, será
preciso fomentar nuevas discusiones sobre los problemas actuales y, en
especial, futuros de la comunidad.

La regulación consistente o duradera de la paz resulta imposible o muy
compleja en una sociedad con marcados índices y niveles de vulnerabilidad,
exclusión, sometimiento y pobreza. La paz relativa de una comunidad ha de
poseer una firme tendencia igualitaria para mantener la aventura de su
recorrido perpetuo. Una vez instaurada, su duración se encontrará enlazada
con la justicia en la distribución de los bienes. Una desigualdad manifiesta y
creciente exhibe la existencia de dos mundos: una ciudadanía política y una
ciudadanía social. Los desposeídos, pobres y vulnerables, no pueden
disfrutar de una ciudadanía plena de justicia social cuando el estado de
cosas constitucional inhibe, frena, obstaculiza o de cualquier otra forma
impide o cercena sus derechos.

Aunque nunca será posible destruir por completo la desigualdad social, se
la puede disminuir continuamente. Un progreso con justicia social se
presenta como tarea a fundar desde y con el Estado. La reducción del
dualismo en los grados de la ciudadanía debe ser propiciada con múltiples e
infatigables energías. Quizá haya que apoyar la profecía de David Hume y
confesar que toda forma de gobierno ha de llegar a su fin y que la muerte es



inevitable para el cuerpo político tanto como lo es para el cuerpo animal[31],
máxime en América del Sud, cuyos Estados exhiben una grosera e
injustificada acumulación de riqueza en escasas personas y la aflicción de la
abrumadora mayoría.

En esa hipótesis se podría imaginar que un día se acabará el capitalismo
salvaje, vigilante y plutocrático, y que esas formas serán reemplazadas por
modelos basados en la igualdad de oportunidades de toda la ciudadanía y
respetuosos de una distribución equitativa de los bienes yacentes y a
crearse, con una razonable intervención del Estado y el respeto del principio
de subsidiariedad. Este principio puede ser origen de un debate a fondo a
partir del axioma adoptado y propuesto por Juan Carlos Cassagne: “tanta
libertad como sea posible y tanto Estado como sea necesario”[32]. Para que
todos los ciudadanos, no sólo un puñado, puedan disponer de una aspiración
continua al bien común –y hacerla prosperar–, tanto los afortunados por
suerte, astucia o linaje como los desafortunados por desgracia, impericia o
partida, la vara, entonces, sería la misma y la distinción se basaría en el
esfuerzo del trabajo, el mérito y la oportunidad de sus negocios.

III. Paz exterior

La consolidación de una paz interior no es la garantía de las garantías
contra la guerra. Así como la paz es una de las mayores ideaciones del ser
humano, la guerra es una de las peores de sus conductas. Una Ley
fundamental puede reglamentar el desarrollo de la existencia comunitaria,
aunque resulta casi imposible reducir o detener una guerra o un conflicto
con nombre semejante. La guerra, el conflicto del hombre contra el hombre
y de los hombres contra la naturaleza, la aniquilación o la lesión de la vida
humana, el desplazamiento y el aplastamiento de una comunidad, comenzó
en tiempo inmemorial. Quizá, los principios y reglas constitucionales que se
utilizan desde el siglo XVIII sean declaraciones magníficas que empleamos
para una utopía sobre la paz. Así, las Constituciones serían instrumentos
para los tiempos de paz. Pero ¿acaso han existido, existen o existirán esos
tiempos de paz? Ese anhelo se sustenta en la negativa contra la guerra, que
debe ser ejercida en todo momento. Esa negación, ese rechazo terminal, se
expresa con “un hombre que dice no”[33]; en este caso, “no a la guerra”.



Negarse a la guerra, su desprecio enérgico, significa decir que donde caen
bombas, se producen ataques, no hay palabras y se terminó el discurso;
queda cancelada la posibilidad de guiar la existencia con fundamento en la
razón.

La guerra es la maldad, la perversión, la destrucción, el derrumbe de la
civilización. La paz se quiebra cuando un Estado soberano invade o ataca a
otro Estado soberano o a otra comunidad. Toda persona que prepare,
participe, encubra, instigue o de cualquier otro modo maquine o auspicie el
pliego de la muerte, promueva la invasión o la ocupación militar de países o
la matanza, con bombardeos, torturas, daños, lesiones y asesinatos a otras
personas, debería ser atrapada y juzgada como criminal de guerra. Además,
debería caerles el peso imprescriptible del principio universal para su
persecución y su juzgamiento conforme a las bases del Derecho
internacional público y del Derecho penal, sin fronteras estatales.

Quizás sea más preciso plantear que la Ley fundamental debería funcionar
como un código para la paz. Ello es así porque su propósito consiste en
establecer las bases de una convivencia pacífica y justa, tanto a nivel
nacional como en las relaciones internacionales. Sin embargo, la realidad de
la geopolítica contemporánea a menudo desmiente este ideal. Así, se
observa cómo ciertos Estados, a pesar de pregonar la paz y presentarse
como defensores del orden jurídico internacional, recurren a la guerra y a la
invasión de otros países. Esos actos de agresión no son aleatorios;
generalmente responden a una estrategia calculada para reforzar su propio
poder.

Las invasiones y los ataques no son sólo una demostración de fuerza, sino
un medio para maximizar la concentración de la riqueza, ya sea
apoderándose de recursos naturales (bienes yacentes) o explotando nuevas
oportunidades económicas y, por cierto, también operan como “controles
financieros” y establecimiento de condiciones de trabajo esclavo. El
discurso público de estos Estados –basado en la defensa de la libertad, la
seguridad o la promoción de la democracia– sirve como un velo para
ocultar estas motivaciones. Se autoproclaman poseedores de la razón
absoluta, intentando justificar sus acciones y desacreditar a sus adversarios.
En este contexto, la maquinaria ideológica y militar de estos países se
convierte en una herramienta letal. Su “ideología”, que no es pacífica sino



guerrera y asesina, utiliza la propaganda, el temor, el terror y las armas para
someter a otros pueblos. Con sus ideas, que justifican la agresión y sus
máquinas de guerra, que la ejecutan, perpetúan un ciclo de violencia que
socava los cimientos de la paz global y traiciona el espíritu de cualquier ley
que aspire a ser un código de convivencia.

En esta era inteligente, desbordante de un progreso acelerado, mientras la
humanidad aumenta sus posibilidades existenciales –una “humanidad
aumentada”, según la bella concepción de Alessandro Baricco[34]–, nos
seguimos enfrentando a un dilema de una rigidez aterradora: la guerra y el
conflicto armado, ya sea en su manifestación externa entre Estados o en su
forma interna de guerras civiles. Aquí se plantea una disyuntiva definitiva:
o la especie humana logra trascender y erradicar esta forma de violencia, o
la guerra, con su obstinada persistencia, terminará por anular la continuidad
de la vida humana en la Tierra. Éste no es un simple argumento retórico,
sino una advertencia urgente que cobra especial relevancia con la
proliferación de tecnologías de destrucción, acaso, universal, triste y
definitivamente masivas.

Los seres humanos no somos los dueños del planeta. La continuación de
la vida humana no es sólo una cuestión de supervivencia, sino que también
representa la oportunidad de un mejoramiento constante de sus condiciones
de existencia. En contraste, la opción del conflicto armado, bélico y
terminal, aunque sea un fenómeno recurrente en la historia, nunca deja de
provocar una repulsión justificada por sus resultados devastadores. Los
efectos de la guerra, que incluyen la proliferación de cadáveres, actos de
violencia sexual, torturas, hambrunas, desplazamientos masivos, y la
profundización de la pobreza y la exclusión social, son la antítesis de
cualquier proyecto civilizatorio.

La resistencia a estos horrores es, por lo tanto, una necesidad ética y
pragmática, ya que la autodestrucción inherente a la guerra no sólo amenaza
la existencia del ser humano, sino que también niega todo el potencial de
progreso que éste ha demostrado poseer y cumplimentar en los últimos 500
años. Basta pensar en algunas de sus invenciones, realizaciones y
descubrimientos notables: las artes renacentistas, la imprenta, el modelo
heliocéntrico, el pensamiento ilustrado, las Constituciones escritas, la
máquina de vapor, las propiedades atómicas, las medicinas y los



tratamientos que curan enfermedades y extienden la vida, el avión, la
expansión del Universo, los ordenadores, Internet, la inteligencia
artificial…

El ser humano posee la palabra generadora, principal herramienta para las
relaciones, la amistad, el diálogo franco. Reiteradamente, me he declarado
intransigente, insubordinado y rebelde contra cualquier forma de guerra o
conflicto armado, ya sea interno o externo, que amenace la vida humana, tal
como lo han hecho y lo siguen haciendo los encuentros violentos entre las
personas. Sólo la palabra, en especial la escrita, puede salvar a la
humanidad, porque por su intermedio se concilia, se acuerda y se negocia
con el otro; como bien dijo Jorge Luis Borges, “es absurdo imaginar que
hombres que no llegaron a la palabra lleguen a la escritura”[35].

Estoy convencido de que la paz, la negación de la guerra, es el mejor de
todos los estados de cosas en el que puede desarrollarse la existencia vital
de los seres humanos. Hay que maldecir hasta la enésima al maldito
humano que haya inventado, en otro tiempo, la guerra, quizá, aupado en la
ideología de la fuerza de los fuertes y sus correspondientes sinrazones. En
la ausencia de una moral objetiva universalmente aceptada, la
responsabilidad de promover la paz recae en la inteligencia natural del
humano. Por ende, “benditos” sean quienes activamente procuran la
ausencia de conflictos armados o trabajan incansablemente por su
finalización. Su labor no sólo mitiga el sufrimiento inmediato causado por
la guerra, sino que también contribuye a la construcción de un orden
mundial más estable, durable y equitativo. Esta acción, que busca la
concordia en lugar de la confrontación, se erige como un pilar fundamental
para la evolución de la sociedad.

La paz no es un regalo divino ni una fuerza mística que nos libera de la
guerra. La guerra, por el contrario, despoja al hombre de su dignidad. Por
eso, la paz es la única condición que autoriza a cumplir la promesa
fundamental sobre la existencia: la de vivir una vida digna y consciente en
este mundo. Aunque imperfecto, el sistema de la Constitución es el único
instrumento que se ha creado para evitar la guerra. Ella es una guía racional,
la lengua de la razón, pese a que su “religiosidad” –es decir, el
cumplimiento estricto de sus normas– resulta alterada y quebrada por
autoridades de diversos Estados que hacen la guerra, la declaran y la llevan



adelante con todo ímpetu desolador en contra de sus ordenaciones
explícitas.

No existe, en la actualidad, una cifra única y consensuada sobre el número
exacto de guerras o conflictos armados activos en el mundo. De cualquier
modo, hay coincidencias en que ha alcanzado su punto más alto desde la
Segunda Guerra Mundial[36]. La intervención de las Naciones Unidas no es
suficiente y, en la mayoría de las hipótesis, resulta evanescente. De
conformidad con su “Carta”, la Corte Internacional de Justicia es el órgano
judicial principal de las Naciones Unidas. Dicho Tribunal, sobre uno de
esos conflictos armados, por ejemplo, el 26 de enero de 2024, en la causa
“Sudáfrica c. Israel”, por la abrumadora mayoría de los jueces que lo
integran, adoptó las siguientes “medidas provisionales”:

(1) El Estado de Israel, de conformidad con sus obligaciones en virtud de la Convención
para la Prevención y la Sanción del Delito de Genocidio, en relación con los palestinos de
Gaza, tomará todas las medidas a su alcance para impedir la comisión de todos los actos
comprendidos en el ámbito del artículo II de esta Convención, en particular: (a) matanza
miembros del grupo; (b) causar lesiones corporales o mentales graves a miembros del
grupo; (c) infligir deliberadamente al grupo condiciones de vida que hayan de acarrear su
destrucción física total o parcial; (d) imponer medidas destinadas a impedir los nacimientos
en el seno del grupo.
(2) El Estado de Israel garantizará con efecto inmediato que sus militares no cometan
ninguno de los actos descritos en el punto 1.
(3) El Estado de Israel tomará todas las medidas a su alcance para prevenir y castigar la
incitación directa y pública a cometer genocidio en relación con los miembros del grupo
palestino en la Franja de Gaza.
(4) El Estado de Israel adoptará medidas inmediatas y eficaces para permitir la prestación
de los servicios básicos y la asistencia humanitaria que se necesitan urgentemente para
hacer frente a las adversas condiciones de vida a las que se enfrentan los palestinos en la
Franja de Gaza.
(5) El Estado de Israel adoptará medidas eficaces para impedir la destrucción y garantizar
la conservación de las pruebas relacionadas con las acusaciones de actos comprendidos en
el ámbito de aplicación de los artículos II y III de la Convención para la Prevención y la
Sanción del Delito de Genocidio contra miembros del grupo palestino en la Franja de Gaza.
(6) El Estado de Israel deberá presentar un informe a la Corte sobre todas las medidas
adoptadas para dar efecto a la presente Orden en el plazo de un mes a partir de la fecha de
la presente Orden.[37]

Nuestras únicas bases de certidumbre para combatir el flagelo de la guerra
son las reglas del Derecho internacional público. Al respecto, muy bien



enseña Peter Häberle: “la idea de la paz, como casi ningún otro
componente, une el Derecho internacional entendido como el Derecho
constitucional de la humanidad”[38].

La gran tarea por hacer es concentrar la energía de todos los seres
humanos de buena voluntad, unir su decisión para prepararnos
concienzudamente sobre el porvenir compartido de la humanidad. No hay
más desventurado hallazgo que la guerra; no hay peor tragedia en la historia
que el genocidio. Todos los procesos fértiles, racionales y significativos de
la humanidad se han de basar en la paz. Todo el Derecho debe configurarse
y realizarse para el favorecimiento perpetuo de la paz.

En suma, tal como anuncia el título de este escrito, el Derecho positivo ha
de tener como misión la instauración y el desarrollo de la paz. Así, el
Derecho de la Constitución, que emana de la Escritura fundamental de cada
Estado, posee como finalidad principal el establecimiento y la cura de una
paz interior. A su turno, el Derecho constitucional de la humanidad, es
decir, el magnífico código de principios y reglas gestado a partir de la
finalización de la Segunda Guerra Mundial, es una determinación sobre la
paz mundial y sus garantías.

IV. Palabras de Francisco

Comencé este texto con una cita de Francisco, una inspiración especial
para reflexionar sobre la posibilidad de la paz y la misión del Derecho.
También hice un elogio a la palabra, en particular la escrita, como
herramienta humana para buscar y consolidar la paz. La obra escrita de
Francisco es impactante. Comprende publicaciones antes y después de su
designación como Papa de la Iglesia Católica Apostólica Romana. Durante
el pontificado de más de doce años, su producción escrita fue plural: cartas,
discursos, encíclicas, exhortaciones y constituciones apostólicas, homilías,
mensajes, oraciones, meditaciones diarias. Incluso una autobiografía
Esperanza, coescrita con la colaboración de Carlo Musso.

No haré aquí una biografía de Jorge Mario Bergoglio, cuya escritura se
extendió durante casi cincuenta años, porque sería una empresa tan
imposible como incierta. Sólo me limito a algunos de sus textos producidos
durante su papado, desde el 2013 hasta su partida en el 2025. Con esa



orientación, comparto y comento las reflexiones del Papa Francisco sobre la
“paz” que se hallan en sus escritos, una preocupación elemental en su tarea
pastoral. Quiero decir con firmeza que las breves citas que traigo a colación
fueron cuidadosamente escogidas entre decenas de escrituras, un hecho que
insinuaría una falta de justeza, acaso, absoluta. Estoy convencido de que
esta imprecisión –si fuese tal– no afectará el hecho mismo de su resalto,
ahora, como paradigma de su ministerio y guía a los fieles a través de sus
palabras.

Paz interior

Sobre este asunto se puede considerar un fragmento incluido en la Carta
Encíclica Fratelli Tutti sobre la amistad y la fraternidad social, dada el 3 de
octubre del 2020. Allí, en el parágrafo 228, Francisco escribió:

El camino hacia la paz no implica homogeneizar la sociedad, pero sí nos permite trabajar
juntos. Puede unir a muchos en pos de búsquedas comunes donde todos ganan. Frente a un
determinado objetivo común, se podrán aportar diferentes propuestas técnicas, distintas
experiencias, y trabajar por el bien común. Es necesario tratar de identificar bien los
problemas que atraviesa una sociedad para aceptar que existen diferentes maneras de mirar
las dificultades y de resolverlas. El camino hacia una mejor convivencia implica siempre
reconocer la po-sibilidad de que el otro aporte una perspectiva legítima, al menos en parte,
algo que pueda ser rescatado, aun cuando se haya equivocado o haya actuado mal. Porque
“nunca se debe encasillar al otro por lo que pudo decir o hacer, sino que debe ser
considerado por la promesa que lleva dentro de él”, promesa que deja siempre un resquicio
de esperanza.[39]

Para Francisco la conjugación de la paz interna de una comunidad reside
en la construcción de un camino; acaso, un sendero carente de final, porque
la paz, concretamente, es una actividad cotidiana y perenne. Según su
propia prosa: “No hay punto final en la construcción de la paz social de un
país, sino que es una tarea que no da tregua y que exige el compromiso de
todos”[40].

Asimismo, en el parágrafo 228, se advierte con claridad que se hacen
presentes los desacuerdos y las diferencias, que de hecho siempre existirán
en una ciudadanía heterogénea, y el ánimo o la disposición para resolverlos.
Ese “camino hacia una mejor convivencia” trae como corolario doctrinal la
aceptación del otro y que nadie está solo. La perspectiva de Francisco



incluye, desde luego, un optimismo inteligente, porque advierte la
“promesa” dentro del individuo que autoriza la suposición del “resquicio de
esperanza”. Cito sus propias palabras escritas en el parágrafo 218: “Esto
implica el hábito de reconocer al otro el derecho de ser él mismo y de ser
diferente”[41].

La edificación de la paz no debería ser para una minoría feliz, porque se
trataría de un consenso de escritorio y, por tanto, efímero. Así, Francisco
pregona que hay que generar procesos de encuentro, procesos que
construyan a un pueblo que sabe recoger las diferencias. También plantea
que hay una “arquitectura” de la paz, en la que han de intervenir las
instituciones de la comunidad, cada una con sus atribuciones, y también una
“artesanía de la paz que nos involucra a todos”. Esos procesos de paz ponen
al descubierto la “primacía de la razón sobre la venganza”, con riquísima
ponderación sobre la necesidad de incorporar “la experiencia de sectores
que, en muchas ocasiones, han sido invisibilizados, para que sean
precisamente las comunidades quienes coloreen los procesos de memoria
colectiva”[42].

Quizá toda la potencialidad de las ideas que Francisco despliega aquí
sobre la paz interna comunitaria hayan sido anticipadas y dilucidadas al
propio comienzo de su pontificado. Así, el 29 de junio de 2013, en la Carta
Encíclica Lumen Fidei expresó lo siguiente:

La Carta a los Hebreos pone un ejemplo de esto cuando nombra, junto a otros hombres de
fe, a Samuel y David, a los cuales su fe les permitió “administrar justicia” […] Esta
expresión se refiere aquí a su justicia para gobernar, a esa sabiduría que lleva paz al pueblo
[…] Las manos de la fe se alzan al cielo, pero a la vez edifican, en la caridad, una ciudad
construida sobre relaciones, que tienen como fundamento el amor de Dios.[43]

Las ideas de Francisco sobre la convivencia, la artesanía para la creación
de la paz interior en todo momento, se encuentran ligadas a la justicia
social. Un vínculo imprescindible en su ideario. Por ejemplo, en el
parágrafo 157 de la Carta Encíclica Laudatio Si’, dada el 24 de mayo de
2015, el Papa juzgó que el bien común requiere la paz social[44]. Años
después, en el parágrafo 164 de Fratelli Tutti afirmó que la vida privada
debe ser protegida por un orden público, razón por la cual “un hogar cálido
no tiene intimidad si no es bajo la tutela de la legalidad, de un estado de
tranquilidad fundado en la ley y en la fuerza y con la condición de un



mínimo de bienestar asegurado por la división del trabajo, los intercambios
comerciales, la justicia social y la ciudadanía política”[45].

Con fluidez y valentía, Francisco aceptaba el desafío de soñar y pensar en
otra humanidad en la que la paz se encontrase relacionada con la justicia
social. Así, anheló un “planeta que asegure tierra, techo y trabajo para
todos”. En paralelo esgrimió que ése es “el verdadero camino de la paz”, en
tanto “una paz real y duradera sólo es posible desde una ética global de
solidaridad y cooperación al servicio de un futuro plasmado por la
interdependencia y la corresponsabilidad entre toda la familia humana”[46].

Paz mundial

La guerra, la negación de la existencia humana, fue un problema capital
en el ministerio de Francisco. Así, en Fratelli Tutti recordó que la guerra
constituye una negación de los derechos fundamentales y “una dramática
agresión al ambiente”. En esa línea, en el párrafo 257 tuvo ocasión de
postular con clarividencia:

Si se quiere un verdadero desarrollo humano integral para todos, se debe continuar
incansablemente con la tarea de evitar la guerra entre las naciones y los pueblos. Para tal
fin hay que asegurar el imperio incontestado del derecho y el infatigable recurso a la
negociación, a los buenos oficios y al arbitraje, como propone la Carta de las Naciones
Unidas, verdadera norma jurídica fundamental. Quiero destacar que los 75 años de las
Naciones Unidas y la experiencia de los primeros 20 años de este milenio muestran que la
plena aplicación de las normas internacionales es realmente eficaz, y que su
incumplimiento es nocivo. La Carta de las Naciones Unidas, respetada y aplicada con
transparencia y sinceridad, es un punto de referencia obligatorio de justicia y un cauce de
paz. Pero esto supone no disfrazar intenciones espurias ni colocar los intereses particulares
de un país o grupo por encima del bien común mundial. Si la norma es considerada un
instrumento al que se acude cuando resulta favorable y que se elude cuando no lo es, se
desatan fuerzas incontrolables que hacen un gran daño a las sociedades, a los más débiles, a
la fraternidad, al medio ambiente y a los bienes culturales, con pérdidas irrecuperables para
la comunidad global.[47]

La inquietud, el desvelo, la lucha y el desasosiego de Francisco por la paz
mundial fue permanente. El 1 de enero de 2025, en el Mensaje para la LVIII
Jornada Mundial de la Paz compartió sus reflexiones sobre los conflictos
que azotan a la humanidad. Así, aludió “a las disparidades de todo tipo, al
trato deshumano que se da a las personas migrantes, a la degradación



ambiental, a la confusión generada culpablemente por la desinformación, al
rechazo de toda forma de diálogo, a las grandes inversiones en la industria
militar”. Por lo tanto, juzgó que todos ellos eran “factores de una amenaza
concreta para la existencia de la humanidad en su conjunto”, motivo por el
cual insinuó la necesidad de llevar adelante actividades contrarias a las
objetadas en su crítica y, de ese modo, producir “un cambio duradero”[48].

Pero hay más. En ese mismo mensaje escrito tres meses antes de su
partida, Francisco volvió a repetir con singular e inocultable originalidad
que la deuda externa es una herramienta de control que permite a países
ricos explotar los recursos de países más pobres: los ricos “no tienen
escrúpulos de explotar de manera indiscriminada los recursos humanos y
naturales de los países más pobres, a fin de satisfacer las exigencias de los
propios mercados”. A ello, Francisco adunó la deuda ecológica, causada por
los países desarrollados, que recae sobre las mismas naciones endeudadas
que se encuentran maldesarrolladas, como la Argentina, o decisivamente
subdesarrolladas. En ese marco Francisco invitó “a la comunidad
internacional a emprender acciones de remisión de la deuda externa,
reconociendo la existencia de una deuda ecológica entre el norte y el sur del
mundo. Es un llamamiento a la solidaridad, pero sobre todo a la justicia”[49].

Muchos escritores, escribientes o personas que ejercen la escritura dejan
su palabra por escrito para beneficio de las generaciones actuales y de todas
aquellas generaciones de seres humanos naturales que, con certeza, vivirán
en el futuro. Transcurridas las horas, los días, las semanas y los meses, las
imágenes de quienes ya no están se vuelven más tenues y difusas; sin
embargo, el don de la palabra escrita se mantiene y, en ocasiones, se
fortalece. Los humanos somos seres predestinados a morir, y sea factible o
no conocer aquello que en lo absoluto se identifica con Dios, la palabra
escrita configura un asiento para quienes deseen seguir la búsqueda de
nuevas conjeturas y de nuevas refutaciones sobre el peregrinaje en la Tierra.

Por esos motivos son mis intenciones regresar al Mensaje de Francisco
del 1 de enero. Entonces pidió, reclamó y sugirió que “el 2025 sea un año
en el que crezca la paz”. Esa paz real y duradera, la meta propiciada por él,
se alcanzaría…

… junto a los hermanos y hermanas reunidos, nos descubriremos ya cambiados respecto a
cómo habíamos partido. En efecto, la paz no se alcanza sólo con el final de la guerra, sino



con el inicio de un mundo nuevo, un mundo en el que nos descubrimos diferentes, más
unidos y más hermanos de lo que habíamos imaginado.[50]

La contribución de Francisco para la paz, interior y mundial, ha sido
enorme. Sus palabras, sus actos, sus consejos. Aunque muy probablemente
pueda estar realizando una condensación inexacta, recurro a su propio dicho
para cerrar este apartado: la paz es “ausencia de guerra” y reconocer la
“igual dignidad de todos los seres humanos”[51]. Creo en sus palabras, y creo,
también, que el “imperio” del Derecho positivo es la única manera conocida
por la humanidad para abocarse a esa misión.

V. Comentarios finales

Uno. El humano es el único ser, la única criatura natural que puede poseer
conciencia y buenas razones sobre la impostergable experiencia de su
finitud. Su vida es mortal, nadie debería ignorar esa condición
materialmente insuperable. La existencia con vida del ser humano, de todos
los seres humanos, la traza, el forjamiento y el sostén de sus planes vitales
sólo pueden ser garantizados, hasta ahora, por la Constitución. Un
instrumento político y jurídico, emanado de la razón, con aptitudes para
garantizar la procura de una paz interior relativa a cada ciudadanía.

Establecido un modelo de paz interior, su estabilidad, profundidad y
duración dependerá, en gran medida, de la justicia social. Por esa razón, sin
dudas, un Estado democrático y de Derecho debería impulsar hasta el
máximo de sus posibilidades, y con el agotamiento de todas sus
atribuciones, las tareas para reducir o eliminar los obstáculos que impiden o
detienen una igualdad de oportunidades de la ciudadanía, fundada en el
esfuerzo, el mérito, el interés, las condiciones originales de reparto y, sobre
todo, la solidaridad.

Dos. La paz exterior es un desafío constante para la humanidad. No hay
peor colapso para la civilización que la guerra o las guerras sin nombres.
Las Constituciones de los Estados, las formas iniciales de sus órdenes
jurídicos, son sistemas complejos y objetivamente ideales para la paz
comunitaria. La inmensa mayoría de los Estados distribuidos en el planeta
poseen una Constitución escrita. Junto a ese Derecho constitucional hoy
existe un “Derecho constitucional de la humanidad”, emanado de la



costumbre y de las fuentes del Derecho internacional público, que en
muchos países también se congloba con jerarquía equivalente o superior a
la propia Escritura fundamental de fuente estatal que autoriza su validación.
Ha quedado demostrado que los principios y reglas del Derecho no son
suficientes. Naturalmente, el Derecho por sí solo no puede impedir la guerra
o los conflictos armados. Esa es una tarea hermanada que deben llevar
adelante todos los seres humanos de buena voluntad y con buenas razones;
caso contrario, la paz como condición para una vida digna no encontrará
ambiente propicio en este mundo.

Tres. Sobre la obra de Francisco, E. Raúl Zaffaroni ha dicho que su verbo
se extendía por la superficie del planeta y que “su letra escrita llamó –entre
otras cosas– a cumplir el más elemental de nuestros deberes: cuidar la única
casa cósmica de que disponemos”[52]. Basado en los escritos del Papa
Francisco, he explorado aquí algunas de sus ideas sobre la paz interior y la
paz mundial. Para él, la paz interior no es uniformidad sino el resultado del
trabajo artesanal, conjunto, y el reconocimiento de las diferencias entre
todos los seres humanos. Subraya que la paz es una tarea constante y
colectiva, intrínsecamente ligada a la justicia social.

En cuanto a la paz mundial, Francisco considera a la guerra como la
mayor amenaza a los derechos humanos y al medio ambiente. Propone que
la paz se logre a través del imperio del Derecho y el respeto a la Carta de las
Naciones Unidas. Al respecto, ha criticado a los países que la incumplen
para su propio beneficio. Además, Francisco destacó la relación entre la
deuda externa y la deuda ecológica, llamando a la comunidad internacional
a la condonación de la deuda externa por razones de justicia. En uno de sus
mensajes finales, enfatiza que la paz no es el fin de la guerra, sino que debe
ser el comienzo de un mundo nuevo, más unido y fraterno, fundado en la
inherente e insustituible dignidad de cada ser humano.

Tal vez un corolario de la doctrina jurídica aquí expuesta, siempre en el
ámbito de una teoría general de la Constitución, posea una reminiscencia o
un lazo con un versículo de la “carta apostólica” contenida en los Nuevos
Evangelios: “Un fruto de justicia se siembra pacíficamente para los que
trabajan por la paz”[53]. Y también con apropiadas palabras de Francisco:
“Que el nuestro sea un tiempo que se recuerde por el despertar de una
nueva reverencia ante la vida; por la firme resolución de alcanzar la



sostenibilidad; por el aceleramiento en la lucha por la justicia y la paz y por
la alegre celebración de la vida”[54]. Finalmente, ratifico esa genuina
aspiración a un mundo nuevo. De mantenerse los estados de cosas
vislumbrados en la actualidad, muy posiblemente los seres humanos
seguirán arraigados en la decadente injusticia social y en el trágico oprobio
de la guerra, sin indulgencias, porque en él reside la autoría del daño que
inhibe el bienestar general de la comunidad.

[28] Agradezco los valiosos comentarios de Diego Valadés, Juan Carlos Cassagne, Alejandro
W. Slokar, Mario Cámpora, María Alejandra Perícola y Andrés Pérez Velasco.

[29] SPINOZA, Baruch, Ética demostrada según el orden geométrico, Madrid, Gredos, 2011, p.
79.

[30] FERRAJOLI, Luigi, Principia iuris: Teoría del derecho y de la democracia, t. I, Madrid,
Trotta, 2011, p. 445.

[31] HUME, David, Ensayos morales, políticos y literarios, Madrid, Trotta, 2011, p. 81.
[32] CASSAGNE, Juan Carlos, Una visión principialista sobre la dogmática constitucional y

administrativa, Sevilla, Global Law Press, 2024, p. 53.
[33] V. CAMUS, Albert, L’Homme révolté, Paris, Œuvres, Gallimard, 2013, p. 854.
[34] BARICCO, Alessandro, The Game, Barcelona, Anagrama, 2018, p. 326.
[35] BORGES, Jorge Luis, “El inmortal”, Cuentos completos, Buenos Aires, Sudamericana,

2026, p. 195.
[36] En la entrevista realizada por Jorge Fontevecchia, el Papa Francisco afirmó que hace años

que “Estamos viviendo la Tercera Guerra Mundial a pedacitos […] No se dejó de pelear desde
que terminó la Segunda Guerra Mundial. No se dejó de pelear hasta ahora. Estamos en un
siglo de guerras, desde 1914 hasta hoy estamos en una guerra mundial”. Perfil, “El Papa con
Fontevecchia: Geopolítica”, 17/3/2023, disponible en
https://www.perfil.com/noticias/actualidad/el-papa-con-fontevecchia-geopolitica.phtml.

[37] International Court of Justice, “Application of the Convention on the Prevention and
Punishment of the Crime of Genocide in the Gaza Trip (South Africa v. Israel)”, versión del
autor, original en inglés disponible en https://www.icj-cij.org/sites/default/files/case-
related/192/192-20240126-ord-01-00-en.pdf.

[38] HÄBERLE, Peter, Sobre el principio de la paz. La cultura de la paz. El tópico de la teoría
constitucional universal, Buenos Aires, Ediar, 2021, p. 12.

[39] Carta Encíclica Fratelli Tutti sobre la fraternidad y la amistad social, 3 de octubre de
2020, disponible en https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-
francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html, parágrafo 228.

[40] Ídem, parágrafo 232.
[41] Ídem, parágrafo 218.
[42] Ídem, parágrafo 231.
[43] Carta Encíclica Lumen Fidei a los obispos, a los presbíteros y a los diáconos, a las

personas consagradas y a todos los fieles laicos sobre la fe, 29 de junio de 2013, disponible en
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-

https://www.perfil.com/noticias/actualidad/el-papa-con-fontevecchia-geopolitica.phtml
https://www.icj-cij.org/sites/default/files/case-related/192/192-20240126-ord-01-00-en.pdf
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html


francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html, parágrafo 51.
[44] Carta Enciclíca Laudatio Si’ sobre el cuidado de la casa común, 24 de mayo de 2015,

disponible en https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-
francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html.

[45] Fratelli Tutti, cit., parágrafo 218.
[46] Ídem, parágrafo 127.
[47] Ídem, parágrafo 257.
[48] LVIII Jornada Mundial de la Paz, 1 de enero de 2025, disponible en

https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/20241208-messaggio-
58giornatamondiale-pace2025.html, párrafo 4.

[49] Ídem, párrafo 7.
[50] Ídem, párrafos 13 y 14.
[51] Fratelli Tutti, cit., parágrafo 233.
[52] ZAFFARONI, E. Raúl, “Francisco, el liderazgo de la resistencia cultural”, Instituto Fray

Bartolomé de las Casas, Investigaciones jurídicas, 26 de abril de 2025,
https://www.institutodelascasas.org/post/francisco-el-liderazgo-de-la-resistencia-cultura.

[53] Carta de Santiago, 3.18.
[54] Laudatio Si’, cit., parágrafo 207.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/20241208-messaggio-58giornatamondiale-pace2025.html
https://www.institutodelascasas.org/post/francisco-el-liderazgo-de-la-resistencia-cultura

	Palabras iniciales
	Los textos
	La alianza que originó un opúsculo
	Reconocimientos

	La Constitución en tiempos perturbados
	I. Un gobierno
	II. La lengua de la razón
	III. El sentido de las reglas
	IV. Tiempos perturbados
	V. La biblia jurídica y la judicialización
	VI. El sitio a la democracia
	VII. La beligerancia
	VIII. La desigualdad y la exclusión social y tecnológica
	IX. La era inteligente
	X. El cambio climático
	XI. Colofón

	Paz, misión del Derecho, ante la tempestad
	I. Punto de partida
	II. Paz interior relativa. Con justicia social
	III. Paz exterior
	IV. Palabras de Francisco
	V. Comentarios finales


